Aristotel, O pesnickoj umetnosti

PRVI ODELJAK
Tragedija: gl. VI - XII

DEFINICIJA TRAGEDUE. NJENI KVALITATIVNI DELOVI. POREDAK DELOVA PREMA
VREDNOSTI

O epu, tj. o podrazavanju u heksametrima, i o komediji govoricemo docnije,
a sada govorimo o tragediji, posto odredimo njenu sustinu iz onoga sto je ve¢ ranije
receno.

Tragedija je, dakle, podraZavanje ozbiljne i zavrsene radnje koja ima odrdenu
veli¢inu, govorom koji je otmen i poseban za svaku vrstu u pojedinim delovima, licima
koja delaju a ne pripovedaju; a izazivanjem saZaljenja i straha vrsi prociséavanje
takvih afekata.

Otmenim govorom zovem onakav govor koji ima ritam, harmoniju i pesmu;
a Sto zovem posebnim za svaku vrstu, to znaci da se neki delovi izvode samo u
metrima, a drugi pevanjem i muzikom.

Kako podrazavanje vrse lica koja delaju, nuzno je da scenski ukras bude
sastavni deo tragedije; zatim muzicka kompozicija i govor (dikcija), jer se tim
sredstvima vrsi podrazavanje. Govor (dikcija) jeste samo vezivanje reci; $ta je mzicka
kompozicija, to je svima jasno.

Kako je tragedija podraZzavanje radnje koju vrse neka lica, a ta moraju imati
ovakve ili onakve osobine i po svom karakteru i po svojim mislima, prirodno izlazi da
radnje imaju dva uzroka: misli i karaktere. Jer bas prema tome kakvi su ti elementi,
kazemo da su radnje ovakve ili onakve, i po tim radnjama sva lica koja delaju i
doZivljuju svoj uspeh i neuspeh.

PodraZzavanje neke radnje jeste prica (gradivo, size, fabula). Pricom, naime,
zovem sastav dogadaja, a karakterima ono po ¢emu licima pripisujemo ovakve ili
onakve osobine, a mislima, najzad, ono ¢ime lica u svojim govorima nesto dokazuju
ili i neku opstu misao iskazuju.

Prema tome, svaka tragedija mora imati Sest sastavnih delova po kojima ona
ima ovakvu ili onakvu osobinu. To su: prica, karakteri, govor (dikcija), misli, scenski
aparat i muzicka kompozicija. Dva od tih sastavnih delova pripadaju sredstvima
podraZavanja, jedan nacinu podraZavanja, a tri predmetima podrazavanja; osim toga
nema nicega vise. Tim elementima (sastavmm delovima) posluZzili su se ne samo
pojedini pesnici, nego - moZe se reci - svi u svima vrstama tragedije, jer svaka vrsta
ima scenski aparat, kao i karaktere, i pricu, i govor (dikciju), i muziku, i misli.

Najvazniji od tih sastavnih delova jeste sklop dogadaja. Jer, tragedija nije
podraZavanje ljudi, nego podraZzavanje radnje i Zivota, srece i nesrece, a sreca i ne-
sreca leze u radnji, i ono Sto Cini cilj nasega Zivota, to je neko delanje, a ne kakvoca.
Po svom karakteru ljudi su ovakvi ili onakvi, a po delanju sreéni ili nesrec¢ni. Prema



tome, lica ne delaju zato da podraZzavaju karaktere, nego radi delanja uzimaju da
prikazuju i karaktere. Zato su dogadaji i prica cilj tragedije, a cilj je najvaznija stvar u
svemu.

Jos bez radnje ne bi moglo biti tragedije, a bez karaktera bi. Bas tragedije
vecine novijih pesnika nemaju karaktera, i uopste ima mnogo takvih pesnika, pa i
medu slikarima Zeuksid stoji u istom odnosu prema Polignotu; Polignot je bio odli¢an
slikar karaktera, a slikarski radovi Zeuksidovi nemaju nikakvih karaktera.

Zatim, ako neko redom nanize izraze koji majstorski prikazuju karaktere, i
unese odli¢nu dikciju i sjajne misli, svim tim jo$ nece ispuniti ono Sto se istaklo kao
zadatak tragedije, nego to moZe u mnogo vecoj meri ispuniti ona tragedija koja se
slabije posluzila tim stvarima, ali koja mesto toga pokazuje pri¢u i dobar sklop
dogadaja. Slicno je i u slikarstvu: ako bi koji slikar stavio najlepse Sare bez plana, on
ne bi izazvao jednako umetnic¢ko uZivanje kao onda kad bi dao kakav predmet samo
u jednoj sari ali dobro nacrtan.

Osim toga, najvaznija sredstva kojima nas tragedija osvaja jesu sastavni
delovi pri¢e, naime, preokreti (peripetije) i prepoznavanja.

Za tu tvrdnju leZi dokaz i u tome $to pesnici pocetnici pre mogu postici savr-
Senstvo u dikciji i u crtanju karaktera negoli u sastavljanju dogadaja, a to su mogli
pesnici ranijih vremena gotovo svi.

Ono, dakle, sto je osnova i, u isti mah, dusa tragedije, to je pri¢a. Na drugo
mesto dolaze karakteri. Tragedija je podrazavanje radnje i pomocu nje narocito
podraZavanje lica koja delaju.

Na tre¢e mesto dolaze misli. A to znaci: moci govoriti iscrpno i prikladno, Sto
je s obzirom na besede koje dolaze u tragediji zadatak politike (teorije drZavnistva) i
retorike (teorije besednistva). U delima starih tragickih pesnika, naime, lica govore
kao drzavnici, a u delima novijih kao besednici.

Karakter je ono Sto izraZzava odredenu volju, naime $to ko odabira ili
izbegava. Zato nema karaktera u onim dijaloskim partijama tragedije u kojima nije
jasno ili uopste ne dolazi do izraza ono Sto govornik odabira ili odbacuje. A misli su
sve ono u ¢emu lica izjavljuju da nesto jeste ili nije, ili saopStavaju neke opste misli.

Cetvrti od pomenutih sastavnih delova jeste govor (dikcija). Govorom, kao
sto je vec ranije receno, nazivam sposobnost izrazavanja posredstvom reci, a to
jednako kako u vezanom tako i u nevezanom govoru.

Sto se tice ostalih sastavnih delova, muzi¢ka kompozicija (kao peti sastavni
deo) jeste najvazniji ukras. Naposletku, pozorisni aparat pruza nam, doduse, zabavu,
ali je taj elemenat najmanje umetnicki i najmanje bitan za pesnicku umetnost. Jer,
tragedija vrsi uticaj i bez javnoga prikazivanja i bez glumaca; osim toga, za prirediva-
nje scenerije vise vazi umetnost reZiserska negoli pesnicka.



ZAVRSENOST, CELINA, JEDINSTVO | VELICINA TRAGICKE RADNJE

Posle ovih osnovnih odredenja, raspravljajmo sada o tome kakav treba da
bude sklop dogadaja, kad je vec to prva i najvaznija stvar u tragediji.

Utvrdili smo da je tragedija podraZavanje neke zavrsene i cele radnje, koja
ima izvesnu veli¢inu, jer je celo i ono Sto nema nikakve narocite veli¢ine. A celo je
ono Sto ima pocetak, sredinu i svrsetak. PoCetak je ono $to se samo ne pojavljuje
nuzno posle necega drugoga, nego se, naprotiv, posle toga nesto drugo pojavilo ili se
pojavljuje; svrsetak se zove ono Sto je tome suprotno, naime Sto se samo pojavljuje
posle necega drugog bilo nuzno bilo redovno, dok posle toga nista drugo ne dolazi;
najzad, sredina je ono $to se i samo pojavljuje posle ne¢ega drugoga i posle toga opet
nesto drugo. Prema tome, dobro sklopljene price ne treba ni da pocinju ma ¢im, ni
da se zavrsuju ma gde, nego da se koriste pomenutim pravilima.

Zatim, ono $to je lepo, bilo to Zivo bice bilo svaka stvar koja je sastavljena iz
pojedinih delova, treba ne samo da te delove ima dobro poredane nego da ima i
odredenu veli¢inu, ne ma kakvu, jer ono sto Cini lepotu, to je veli¢ina i poredak. Zato
ne bi mogla biti lepa ni veoma sitna Zivotinja - jer gledanje gubi jasnoc¢u kad se priblizi
granici neprimetnog - ni veoma krupna - jer gledanje ne biva u isti mah, nego je-
dinstvo i celina iS¢ezavaju gledaocima iz vidika, na primer kad bi Zivotinja imala
duZinu od deset hiljada stadija (blizu dve hiljade kilometara). Zato, kao $to kod telesa
i kod Zivih bi¢a (da budu lepa) treba da bude izvesna veli€ina, ali takva da se moze
pogledom obuhvatiti, tako i price treba da imaju odredenu duzinu, ali toliku da se
lako pamti.

Odredivanje ove duZine ukoliko se odnosi na javno prikazivanje i na spo-
sobnost gledanja i slusanja, to nije stvar teorije pesnistva. Jer kad bi trebalo da se
prikazuje i nadmece sto tragedija, to bi se prikazivanje vrsilo prema casovniku, kao
Sto to kazu u drugoj prilici. Ali odredivanje duzine prema samoj prirodi stvari stoji
ovako: ukoliko je pri¢a duza po veli¢ini, ostajuci u granicama preglednosti utoliko je
lepsa. A da kazemo prostije odredenje: veli¢ina sme da vaZi kao dovoljno odredena
ako se u njoj, dok se dogadaji nizu jedan za drugim po zakonima verovatnosti ili
nuznosti, nesre¢a moze preobraziti u srecu ili sre¢a u nesrecu.

Vil
JEDINSTVO TRAGICKE RADNJE, A NE JEDNOGA LICA

Pri¢a ne postaje jedinstvena, kao sto neki misle, ako uzima za predmet jedno
jedino lice. Jer, kao sto se jednome licu mnoge i neizbrojne stvari desavaju, od kojih
neke ne predstavljaju nikakvo jedinstvo, tako i medu radnjama jednoga lica ima
mnogo takvih koje se nikako ne mogu povezati u jednu jedinstvenu radnju.



Zato se Cini da su u zabludi svi oni pesnici koji su spevali "Heraklejidu",
"Tesejidu" i slicna takva dela. Oni misle kad je Herakle bio jedno lice da onda i prica
0 njemu mora biti jedinstvena.

Medutim, Homer, kao $to se i u svemu ostalom istice, Cini se da je i tu imao
vanredno umetnicko shvatanje, bilo po razvijenom razumevanju umetnosti, bilo po
urodenoj genijalnosti. Jer, pevajuci svoju "Odiseju", on nije u nju uneo sve ono sto je
Odisej doZiveo, na primer: kako je bio ranjen na Pamasu, ili kako se pretvarao da je
lud kad je trebalo poci u vojsku, jer kod ta dva dogadaja nije bilo nikakve nuznosti ili
verovatnosti da se, ako se dogodi prvi dogadaj, mora zato dogoditi i drugi. Naprotiv,
on je "Odiseju", a tako i "llijadu", sastavio u jednoj jedinstvenoj radnji u onom smislu
kako smo malocas odredili.

Prema tome, kao Sto se i kod ostalih podrazavalackih umetnosti jedno po-
draZavanje vezuje za jedan jedini predmet, tako i tragicka prica, kad je ona podra-
Zavanje neke radnje, treba da podraZava jednu radnju, i to celu, i pojedini delovi
dogadaja treba da budu tako povezani da se celina, ako se ma koji deo premece ili
oduzima, odmah remeti i rastura. Jer nesto Sto se moZe dodati ili ne dodati, a da se
ne oseti razlika, to vise nije bitan deo celine.

DRUGI ODELJAK
Tragicki pesnik: gl. XII1—XXII

Xl
TRAGICNA LICA. STRAH | SAZALIENJE

Na Sto treba narocitu paznju obradati i ¢ega se treba kloniti pri sklapanju
tragicke price, i kako e se posti¢i zadatak tragedije, o tome bi trebalo raspravljati
odmah posle onoga Sto je dosad receno.

Dakle, kako sklop najlepse tragedije treba da bude ne prost nego sloZen, i to
takav da podraZava dogadaje koji izazivaju strah i saZaljenje, jer bas u tome leZi
osobitost takva podraZavanja, onda iz toga izlazi jasno najpre ovo: ni Cestiti ljudi ne
treba pred nasim oc¢ima da doZivljuju pad iz nesrece u srecu - jer to ne bi izazivalo ni
straha ni saZaljenja, nego gnusanje; zatim ni rdavi iz nesrece u srecu — jer to bi najvise
bilo protivno zadatku tragedije. Taj slucaj ne ispunjava nijedan od postavljenih
uslova: on ne izaziva ni osec¢anje ¢ovestva, ni osec¢anje sazaljenja, ni osec¢anje straha.
Najzad, ni veoma rdav covek ne sme iz srece da se strovaljuje u nesrecu. Takav sklop
izazivao bi, doduse, oseéanje Covestva, ali ne bi izazvao ni sazaljenja ni straha, jer
sazaljenje izaziva samo onaj ko nezasluzeno pati, a strah onaj ko je nama samima
slican. Zato takva radnja nece izazvati ni sazaljenja ni straha.

Prema tome, preostaje samo jedan covek po sredini. A takav je onaj koji se
ne isti¢e ni vrlinom ni pravednoscu, niti pada u nesre¢u zbog svoje zloce i svog neva-
ljalstva nego zbog neke pogreske (krivice), a to je lice koje uZiva znatan ugled i Zivi
sre¢nim Zivotom, kao Edip i Tijest, i uopste ugledni ¢lanovi takvih porodica.



Nuzno je, dakle, da dobro sklopljena tragicka prica bude pre jednostruka,
negoli, kao Sto neki tvrde, dvostruka, i da prikazuje prelaZenje ne iz nesrece u srecu,
nego, naprotiv, iz srece u nesrecu, i to ne zbog nevaljalstva nego zbog velike pogreske
to tvrdenje daje nam dokaz tok razvitka tragedije: dok su prvobitno pesnici uzimali
ma kakve price, sada najlepsim tragedijama daju gradivo samo junaci iz nekih kuca,
na primer: Alkmeon, Edip, Orest, Meleagar, Tijest, Telef i drugi takvi junaci, kojima je
bilo sudeno da nesto strasno ili pretrpe ili izvrse.

Dakle, takav nacin kompozicije daje tragediju koja najviSe odgovara
zahtevima umetnosti. Zato se u jednakoj zabludi nalaze i oni koji Euripidu zameraju
Sto tako radi u svojim tragedijama i Sto mu mnoge imaju nesrecan svrsetak. Jer to je,
kao sto smo rekli, bas pravilno. Za to je najbolji dokaz ovo: na pozornici i za vreme
utakmica takve tragedije pokazuju se kao tragicke u najvecoj meri, ako se dobro
izvode; i Sto se Euripida tice, on je, ¢ini se, ma da se u svemu ostalom ne moze
pohvaliti ekonomija njegovih komada, zacelo pesnik onoga $to je najvise tragi¢no.

Na drugo mesto dolazi prica — a toj neki dodeljuju prvo mesto, — kojaima i
dvostruku kompoziciju, kao "Odiseja", i suprotan svrsetak za dobre i za loSe. Prvo
mesto, €ini se, zauzima ona zbog slabosti pozorisne publike: pesnici u svojim delima
popustaju i ugadaju Zeljama gledalaca. Ali na taj nacin ne razvija se tragicko do-
padanje, nego to pre dolikuje komediji. Jer, u njoj lica koja su u pri¢i najljuéi dus-
mani, kao Orest i Egist, pojavljuju se na kraju kao prijatelji, i nijedan ne pada ni od
cije ruke.

XV

OBRADIVANJE KARAKTERA | NJIHOVIH SUPROTNOSTI. UGLEDANJE TRAGICKIH
PESNIKA NA DOBRE IKONOGRAFE

Sto se tice karaktera, postoje Cetiri stvari na koje pesnik treba da obraca
paznju. Prva i najvaznija stvar je da karakteri budu plemeniti. Karakter ¢e imati lice
ako mu, kao Sto je ve¢ pomenuto, govor ili nacin delanja bude otkrivao neku volju, a
plemenit karakter onda ako mu bude otkrivao plemenitu volju. Karaktera ima u
svakoj vrsti ljudi, jer i Zena moZze biti plemenita, i isto tako i rob, mada je to u prvom
slu¢aju manje znatno, a u drugom uopste bez ikakve vrednosti.

Druga stvar je da karakteri budu prilicni. Jer, moze, na primer, hrabrost biti
osobina jednoga karaktera, ali Zeni ne dolikuje da bude hrabra ili strasna.

Treca stvar je da karakteri budu slicni (ili verni) To je, naime, nesto drugo
negoli stvoriti karakter plemenit i prilican, kao sto je ve¢ receno.

Cetvrta stvar je da karakteri budu dosledni (konsekventni). Jer ako je bas i
nedosledno neko lice koje pesniku daje gradivo za podrazavanje, i koje predstavlja
odreden obrazac takva karaktera, opet ono treba da bude dosledno u svojoj
nedoslednosti.

Kao obrazac karaktera bez potrebe losa moze se pomenuti Menelaj u
"Orestu", neprikladna i neprilicna, pla¢ Odisejev u "Skili" i beseda Melanipina i,



najzad, obrazac nedosledna Ifigenija u Aulidi, jer tu ona koja moli da je ne Zrtvuju
nimalo ne li¢i na onu docniju koja se drage volje Zrtvuje.

| u prikazivanju karaktera kao i vezivanju dogadaja treba uvek traziti ili
nuznost ili verovatnost, tako da jedno lice s ovakvim ili s onakvim osobinama ovako
ili onako govorii dela po nuznosti ili po verovatnosti, i da se ova ili ona radnja razvija
posle ove ili one ili nuzno ili verovatno.

Prema tome, jasno je da se i razmrsivanja radnje treba da razviju iz same
radnje, a ne pozoriSnom mehanikom kao u "Medeji" ili u "llijadi" kad se Ahejci spre-
maju da otplove od Troje. Mehanicki nadin razmrsivanja neka se primenjuje samo u
dogadajima izvan drame, bilo u onome $to se dogodilo ranije ukoliko to covek ne
moze znati, bilo u onome sto ce se dogoditi docnije, a Sto iziskuje da bude unapred
kazano ili objavljeno, jer bogovima priznajemo da sve vide. Ali u toku dogadaja neka
ne bude nicega $to je bez razloga, a ako se to ne moZe obiéi, neka bude izvan
tragedije, kao $to je to slucaj u Sofoklovu "Edipu".

Kako je tragedija prikazivanje ljudi koji su bolji nego sto smo mi prosecni,
potrebno je ugledati se na dobre ikonografe (slikare portretiste). | oni, naime, mada
unose u sliku individualne crte i na taj nacin postizu slicnost, ipak polepsavaju ono
lice koje crtaju. Tako i pesnik, kad podrazava srdite, ili lakoumne, ili druge takve
karaktere, treba da ih prikazuje kao ljude s takvim osobinama a opet kao plemenite.
Kao obrazac srdovita nepomirljivca pominjem Agatonova i Homerova Ahileja.

Na sve te stvari treba paznju obradati, a, osim toga, i na pozorisna sredstva
koja su nuzno vezana za pesnicku umetnost jer i u tome cesto moze biti greSaka; ali
o tome je vec¢ dovoljno govoreno u mojim objavljenjm spisima.

CETVRTI ODELJAK

Uporedenje tragedije i epopeje: gl. XXVI

XXVI
UPOREDENJE TRAGEDIJE | EPOPEJE. PRVENSTVO TRAGEDIJE. SVRSETAK

Mozda bi ko bio u neprilici kad bi imao da odgovori da /i je savrsenije epsko
ili tragicko podraZavanje. Ako je, naime, savrSenije ono podraZavanje u kome
prostote ima u manjoj meri, a takvo je ono koje pretpostavlja obrazovaniju publiku,
onda je jasno da je ono podrzavanje koje sve podrazava prosto. Jer, glumci misle da
publika ne bi pokazivala razumevanje za prikazivanje ako oni sami ne bi sto dodali,
pa zato neprestano prave pokrete, kao Sto se, na primer, rdavi frulasi upravo valjaju
kad treba da podrazavaju bacanje diska, i razvlace horovodu kad sviraju "Skilu".

Tragedija je, dakle, (po tvrdenju nekih) takva, kao sto su tako i stariji glumci
ocenjivali igru svojih naslednika: Minisko je, naime, nazvao Kalipida majmunom, jer
je suviSe preterivao u mimickim pokretima, a takvo je bilo misljenje i o Pindaru. A
kako su se ti mladi glumci odnosili prema starijima, tako se i cela dramska umetnost
odnosi prema epskoj umetnosti. Dakle, tvrde, epska umetnost ima otmenije gle-



daoce, koji ne traze nikakvih mimickih pokreta, a tragicka ima neobrazovane gle-
daoce. Ako je, prema tome, tragicka umetnost prosta, onda je ona, tvrdi se, zacelo i
gora.

Pre svega, moZe se odgovoriti, ta optuzba ne pogada umetnost pesnicku
nego glumacku, jer preterivati u pokretima moZe i rapsod, kao $to je to Cinio
Sosistrat, a isto tako i pevac, kao Sto je to ¢inio Mnasitej Opuncanin. Zatim, nije ni
svako kretanje tela za osudu, inace bi se i igra morala osuditi, nego samo preterano
kretanje loSih glumaca, a to se zameralo i Kalipidu, a zamera se danas i drugima, jer
ne umeju da prikazuju slobodne Zene.

Tragedija, najzad, postiZe svoj zadatak i bez mimickih pokreta, isto onako kao
i epopeja; jer vec i samo Citanje pokazuje kakva je ona. Ako njoj, dakle, pripada
prvenstvo bar iz drugih razloga, onda zacelo nije nuzno voditi racuna o gornjem
prekoru.

Zatim, njoj pripada prvenstvo zato Sto ima sve sto ima i epopeja - Sta vise,
ona moZe da se sluZi i njezinim metrom; osim toga, ona ima ne neznatan deo, muziku,
koja umetnickom uZivanju daje najvecu Zivost, i pozorisni aparat. Pored toga, ona
vrsi taj uticaj i kad se Cita i kad se na pozornici prikazuje.

Tragediji, dalje, pripada prvenstvo i po tome $to njeno podraZavanje postiZe
svoj cilj u krace vreme. Jer, ono §to je zbijenije viSe se svidi nego ono Sto je vezano za
mnogo vremena. Mislim, na primer, na slucaj kad bi ko Sofoklova "Edipa" dao u
onoliko stihova koliko ih ima "llijada".

Najzad, epsko podraZavanje ne daje ni takvu jedinstvenost. Da tako stvar
stoji, dokazuje to Sto se iz svakog epskoga dela moZe izvudi gradivo za vise tragedija.
Otuda, ako epski pesnici obraduju jedinstvenu pricu, ona izlazi ili suvise kusa ako je
obdelavaju u malom obimu, ili, ako je produzuju prema metru, daje utisak razvod-
njenosti, na primer: ako je epopeja sastavljena iz viSe radnji, kao sto "llijada" ima
mnogo takvih delova i "Odiseja", koji ve¢ i sami za se imaju dovoljnu duZinu. Pa ipak
su te pesme sastavljene Sto se moze savrienije, i one predstavljaju podrazavanje
jedinstvene radnje koliko je god to moguce.

Ako, dakle, tragedija odudara svima tim preimucstvima, a, osim toga, i
posebnim umetnickim zadatkom - jer te umetnosti ne smeju da izazivaju ma kakvo
umetnicko uzivanje, nego samo ono koje smo vec ranije pomenuli - onda je ocevidno
da tragedija zasluZuje prvenstvo, jer ona svoj cilj potpunije postize nego epopeja.

O tragediji i epopeji, 0 njima samima, i o njihovim vrstama i sastavnim delo-
vima, i koliko ih ima i u ¢emu se razlikuju, i o uzrocima njihove uspelosti ili neuspe-
losti, i, najzad, o zamerkama i o nacinima resenja, neka bude receno toliko.

Prevod dr Milo$ Durié¢



